12. hodina – První hřích a dědičná vina
Po tom, co jsme se několik předchozích hodin věnovali knihám SZ, a uvažovali o tom, co nám vypovídají o Bohu, se nyní při této a následující hodině zaměřme na lidskou odpověď na toto Boží jednání.

O prvním hříchu jsme hovořili již ve čtvrté hodině. Pokud máte čas a chuť, můžete se k této hodině vrátit a znovu si přečíst, co nám zpráva o prvním hříchu říká. Při této hodině se totiž už příliš nebudeme zabývat samotným příběhem, ale připomeneme si, v čem spočívala hrůza prvního hříchu a jaké to má pro nás důsledky.

Je dobře, že o těchto věcech uvažujeme v kontextu adventní doby. Přestože budeme hovořit primárně o prvním hříchu, respektive o dědičné vině, jistě nám toto uvažování pomůže také k tomu, abychom hlouběji chápali, co to znamená hřích, co dělá hřích s naším životem, že hřích vlastně není ani tak vykonání nějakého skutku (skutková podstata hříchu), ale že je to spíše nějaký stav, pro který se rozhodujeme, do kterého vstupujeme, ve kterém žijeme. 

V čem spočíval první hřích?
Již jsme se společně zamýšleli nad tím, v čem spočíval první hřích. Ale jelikož v nás je velmi zažitá odpověď, že první hřích spočíval v tom, že první lidé pojedli ze stromu, že snědli ten plod stromu, bude dobré si připomenout, v čem ten hřích spočíval a proč má vlastně takové důsledky. Pro mnoho lidí je totiž nepochopitelné, proč pro takovou „maličkost“ přichází tak závažný trest. Je dobré pamatovat na to, že svatopisec prostřednictvím tohoto příběhu odhaluje něco mnohem hlubšího.

První hřích spočíval v neposlušnosti a v touze být sám sobě bohem.
Bůh stvořil tento svět s nějakým plánem, s plánem spásy. Člověk, který byl stvořen Bohem, může dosáhnout této spásy (svého štěstí) jen tehdy, když bude poslušný vůči tomuto plánu, když se bude rozhodovat pro Boží vůli a uskutečňovat ji.
První lidé ale řekli zásadní NE. S neposlušností prvních lidí velmi úzce souvisí také vnímání Boha, jako někoho zlého. Ďáblovi se podařilo lidem namluvit, že Bůh je zlý, že je někým, kdo je chce ochudit o něco dobrého. Dokázal, aby se prvním lidem znelíbil Boží plán spásy. Uspěl ve své snaze vnutit Adamovi a Evě, že mají proč se cítit ochuzeni, Bohem ošizeni o něco podstatného
. 

Ďábel přiměl první lidi, aby se rozhodli být sami sobě bohem, sami si určili plán spásy, aby si sami určili, jak dosáhnou štěstí. Oni sami se mají rozhodovat, sami si určovat, co je dobré a co je špatné.  Proč má o jejich životech rozhodovat někdo jiný?

Jedná se o jistý první humanismus v lidských dějinách. Sebestřednost člověka, který ze sebe dělá boha, který sám sebe staví do středu jako toho, kolem kterého se všechno točí, kdo všemu dává smysl, kdo určuje, co je správné a co je špatné, kdo určuje, jak bude dosahovat svého štěstí, naplnění svého života.

Toto rozhodnutí se člověka tedy není jen nějakým konkrétním skutkem, přestoupením nějakého příkazu, ale je zřetelným vyjádřením toho, jakým způsobem chce první člověk prožívat a uskutečňovat svůj život.

Důsledek prvního hříchu

První hřích s sebou tedy přinesl mimo jiné zásadní narušení vztahu člověka s Bohem a z toho vyplývající důsledky pro život člověka. 

Jediný Bůh je skutečně živý. Jen on je skutečným zdrojem života. Jen on může dávat život. Člověk, který se rozhodl zpřetrhat s ním své vztahy, který se rozhodl být sám sobě bohem, tedy opustil prostor života a nutně začal směřovat ke smrti, k věčnému zatracení.

Dědičná vina

Tím se dostáváme k otázce dědičné viny
. Dědičná vina je stavem, ve kterém se rodí všichni potomci prvních lidí. Každý člověk se rodí v tom stavu, pro který se první lidé rozhodli. Přichází na tento svět ve stavu odloučenosti od Boha, který jediný je zdrojem života. Rodí se mimo Boha, tedy v nutném směřování k věčné smrti.

Z tohoto stavu je možné se dostat jen prostřednictvím obnovení mého vztahu s Bohem. Tento vztah obnovím v okamžiku, kdy se Bůh pro mě znovu stane skutečně Bohem, kdy se stanu Božím dítětem, tedy prostřednictvím křtu.  

Smrt a utrpení „nevinných“ dětí 
Častokrát se objevuje otázka, zda je takovéto pojetí spravedlivé. Zda je takovýto Bůh spravedlivý. Nejčastěji je tato nauka kritizována a těžce přijímána v otázce utrpení a smrti tak zvaných „nevinných“ dětí. Jak je možné mluvit o dědičné vině u dětí, které byly sotva počaty, či se sotva narodily? Vždyť ony se ničím neprovinily, proč by tedy měly pykat za selhání jiných?
Bůh stvořil člověka, protože ho chtěl, stvořil ho z lásky. Nabídl mu plán spásy, plán štěstí. Zároveň mu ale dal svobodu, aby se pro tento plán rozhodl. Bůh respektuje lidské rozhodnutí i se všemi jeho důsledky. Když se člověk rozhodl pro to, že nebude žít ve společenství s Bohem, pak Bůh takovéto rozhodnutí respektuje. 

Otázka prvního hříchu totiž není jen osobním rozhodnutím se jednoho člověka, ale je kolektivním rozhodnutím lidstva
. Je to stav, pro který se člověk rozhoduje. Je to rozhodnutí o tom, jak a „kde“ chce prožívat svůj život.

A v tomto stavu, na „tomto místě“, s tímto způsobem uvažování (sám sobě bohem) rodí člověk své potomstvo. Dědičná vina je tedy „místem“ a stavem, ve kterém se člověk rodí – v odloučenosti od Boha, neboli ne v Bohu. Stejně jako dítě, které se narodí svým rodičům v Americe, se rodí v Americe a ne v Evropě, tak i dítě, které se rodí rodičům, kteří jsou mimo Boha, se rodí mimo Boha a nikoli v Bohu. 
Dítě se rodí v tom stavu, pro jaký se předci rozhodli. On je dědicem rozhodnutí svých předků. To, jak vypadá dnešní svět, jak jsou rozděleny jednotlivé státy…, je dědictvím, do kterého se každý člověk rodí. Tak i rozhodnutí žít mimo Boha je tímto dědictvím lidstva. 

První hřích je popřením Božího plánu spásy. První člověk, který odmítl tento plán, tak rodí své potomky v tomto rozhodnutí, v tomto svém odmítnutí. První člověk se rozhoduje, že chce poznávat
 dobré i zlé. A tak i jeho potomstvo toto dobré i zlé zakouší. 

Židovské pojetí
Židé neznají nauku o dědičné vině. Dle židovské tradice se člověk rodí čistý a bez hříchu. Hříchy se hromadí teprve v průběhu života. Židovská tradice dokonce v některých případech hovoří o tom, že člověk může zhřešit teprve v tom momentě, kdy se na něho vztahuje právní odpovědnost. A této právní zodpovědnosti dosahuje Žid někdy kolem dvacátého roku života.
Přesto se ale Židé museli nějak vyrovnat s otázkou utrpení těchto nevinných. Právě zde se stává pochopitelným opakující se Boží výrok „stíhám viny otců na synech“. Jestliže totiž je dítě bez hříchu, jak mohou vysvětlit to, že trpí, že umírá…? Na dítěti jsou v židovském pojetí trestány viny otců.

Přestože se nám tato nauka může zdát velmi drsná a nepřijatelná, může nám pomoci lépe pochopit nauku o dědičné vině. Každý člověk je prostě „dědicem“ svých rodičů. A to jak v tom dobrém, tak také v tom špatném. A mezi to špatné patří právě ono rozhodnutí se pro život mimo Boha. 
Závěr
První hřích a následná dědičná vina jsou zraněním našeho lidství. Jsou něčím, co ovlivňuje náš život, co nás staví do pozice narušeného vztahu s Bohem. O tom, jak se to v našem životě projevuje, budeme společně hovořit příští týden, kdy se budeme zamýšlet nad tématem „Život ve vzdálenosti od Boha“.
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu
1. Kde nalezneme příběh o prvním hříchu Adama a Evy? 
2. V čem spočíval první hřích? 
3. Co znamenalo rozhodnutí prvních lidí ve vztahu k Božímu plánu spásy? 
4. První člověk ve svém jednání vyjádřil, jak vnímá Boha. Jakým způsobem ho vnímal? 
5. Co to pro člověka znamená, že vnímá Boha jako zlého? 
6. Co znamená touha být sám sobě bohem? 
7. Jaký je důsledek rozhodnutí člověka být sám sobě Bohem? 
8. V čem spočívá hrůza touhy být sám sobě Bohem? 
9. Proč je první hřích tak závažný? 
10. Co je to dědičná vina? 
11. Jak je možné změnit důsledky prvního hříchu? 
12. Kdy dochází k tomuto obnovení vztahu s Bohem? 
13. Jaké bylo židovské pojetí ohledně dědičné viny? 
14. V kolika letech Žid dosahuje právní odpovědnosti? 
15. Jak Židé vysvětlují to, že dítě, které je bez hříchu,  trpí a umírá? 
16. Čím nám židovská nauka může pomoci k pochopení dědičné viny? 
17. Proč se děti rodí s dědičnou vinou? 
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu
1. V knize Genesis, ve 3. kapitole.
2. V neposlušnosti a v touze být sám sobě bohem.
3. Odmítnutí tohoto plánu, vytvoření svého plánu, jak dosáhnout štěstí.
4. Jako někoho zlého.
5. Že se dívá na Boha jako na někoho, kdo ho chce o něco ošidit, něco důležitého mu odepřít, nenabídnout mu pravé štěstí.
6. Touhu člověka sám si určovat, co je správné a co je špatné, sám si volit, jak naplní svůj život, jak dosáhne štěstí.
7. Dochází k zásadnímu narušení vztahu s Bohem (člověk opouští zdroj života).
8. V tom, že člověk do středu svého zájmu staví sám sebe.
9. Protože to není jen konkrétní skutek, ale jedná se o rozhodnutí, jakým způsobem chce člověk prožívat svůj život.
10. Stav, ve kterém se po Adamovi a Evě rodí každý člověk – odloučenost od Boha, náchylnost k neposlušnosti.
11. Obnovit svůj vztah s Bohem.
12. Ve svátosti křtu, kde se stáváme Božími dětmi.
13. Židé nevěří v dědičnou vinu.
14. Kolem 20. roku svého života.
15. Bůh na něm stíhá viny jeho otců.
16. Ukazuje hluboký vztah mezi dítětem a rodiči – dítě je trestáno za rodiče.
17. Protože jsou „dědici“ rozhodnutí svých předků, protože jsou členy lidské společnosti, která se takto rozhodla.
� Můžeme si všimnout, že podobným způsobem bude pokoušen ďáblem i Ježíš – pokloň se mi a já ti dám všechno. Tvůj Otec je zlý, protože ti to všechno chce dát až potom, až po té, co umřeš na kříži… Boží plán je vůči tobě nešetrný. Boží plán spásy je špatný.


� Úmyslně neužívám termín dědičný hřích, ale dědičná vina. V tradici církve se totiž ustálila definice hříchu jako vědomého a dobrovolného překročení Božího zákona (definici se budeme věnovat podrobněji později, až budeme probírat otázku hříchu). Z tohoto hlediska proto nechci pro stav, ve kterém se rodíme, užívat termín „hřích“. 


� Zde by šlo jistě uvažovat o tom, kdo jsou tito bibličtí Adam a Eva, zda se jedná o jednotlivce, nebo jsou to spíše jména zastupující lidstvo (Adam = země, půda; Eva = živa – matka všech živých). 


� Hebrejské sloveso poznávat není jen intelektuální skutečností, je ale je to něčím, co se týká celé bytosti. Celý člověk poznává dobré, ale i zlé.





